San Francesco d’Assisi, oltre la leggenda.

Carlo Bo (Sestri Levante, 1911 — Genova, 2001, docente di letteratura francese e spagnola, rettore
dell’Universita di Urbino, senatore a vita) in un suo scritto degli anni ottanta del XX secolo, Se tornasse San
Francesco (pubblicato su Il nuovo Leopardi, il quaderno di presenza culturale diretto da Gastone Mosci,
nell’aprile 1982 e riproposto nel giugno 2013 dalle LIT Edizioni s.r.l. — Castelgandolfo, Roma) si domanda:
“Se un giorno — pura ipotesi della fantasia — battesse alla nostra porta San Francesco di Assisi che cosa
potrebbe succedere ?”’

Il Santo ci ripetera “le sue raccomandazioni di vita”, ci parlera di poverta e ci invitera “a vivere nella
poverta”, raccomandando ai suoi frati “di non accettare neppure chiese, neppure case povere” e predichera
“il Cristianesimo di Cristo, del Cristo dei Vangeli che ¢ alla base della Chiesa peregrinante nel mondo, nella
Chiesa che non sta ma € in eterno movimento percheé insegue il fantasma della preda spirituale, di chi aspetta
di essere educato e soccorso, della Chiesa che in sette secoli non sembra aver fatto grandi passi in tal senso”.

Noi, infatti, “siamo ancorati ad una visione del tutto opposta, non conciliabile con questa strada delle
avversita e delle difficolta; noi cerchiamo di vivere nelle case piu confortevoli e ricche, di pregare nelle
chiese che appaghimo meglio il nostro gusto, la nostra educazione; noi soprattutto cerchiamo di fare della
stessa religione, di quella religione che attraverso San Francesco ci lega a Cristo, un luogo di pacificazione,
di soddisfazione, di indiretta addormentazione”.

Non ¢’¢ possibilita di intesa e il “Santo continuera a correre per le strade del mondo, certo sotto altre forme,
con altri abiti, magari con il volto del disperato sociale, del condannato dalla societa che 1o ha escluso”, con
noi magari protetti, rinserrati nelle nostre belle chiese, “assistiti soprattutto nell’ordine del superfluo, del
momentaneo, abituati come siamo a fare delle nostre storie personali delle odissee generali ¢ capitali”.

Del resto, grazie a un abuso di ricchezza, “per noi il povero non esiste piu, ne abbiamo cambiato col nome i
connotati: ¢ I’emarginato, 1’asociale, il non inserito, chi non ¢ protetto in qualche modo dalla societa, che
nello stesso tempo in cui lo protegge, lo spegne e lo uccide”.

Ormai connaturata al nostro essere e alla visione della Chiesa ¢ “I’idea di proprieta”: noi nasciamo per
possedere, per mantenere quello che € stato accumulato dai nostri padri o per ottenere quello che non (sono)
riusciti ad avere: il principio stesso della nostra economia ... contraddice 1’idea evangelica di Francesco”; il
povero che “ci piace immaginare e coltivare ¢ un essere del tutto passivo”.

“Tutti dimentichiamo che nel povero vive Cristo” nella diretta conferma che “il Vangelo € per la massima
parte inattuabile, impraticabile” e che, in quanto cristiani, siamo, invece, chiamati a porci alla sequela di
Gesu, accogliendo le sue parole, imitandone la condotta, fino al sacrificio e abbandonandoci a lui con fede
piena.

“Per San Francesco, invece, il povero ¢ il re, ¢ il ghiaccio che fa sanguinare la nostra carne”: quando San
Francesco, parlando del povero, dice fratelli e sorelle intende dire che non & un nemico, ci richiama
all’amore, non all’odio, come regola di base per un rapporto.

“Si potrebbe pensare che Dio abbia mandato in terra San Francesco sulle tracce di Cristo per offrirci
un’ulteriore dimostrazione che il Vangelo esalta un’utopia e cade (invece) come una profferta d’amore,
soltanto come un gesto, come una parola per vincere qualche volta la disperazione e lo sgomento”.

Da qui 1’obbedienza, da qui la sequela. Nella esaltazione di Cristo e del maestro unico, San Francescio non
aveva paura di legarsi, lontano da ogni eresia, “all’osservanza scrupolosa dei principi evangelici e di quello
che la Chiesa insegnava”.

“Ora, si chiede Carlo Bo, quale sacrificio piu arduo si puo chiedere all’'uomo di quello che comporta la
cancellazione della propria intelligenza ? Noi pensiamo che Dio questa intelligenza ce 1’abbia data per farne
I’'uso che vogliamo e invece San Francesco lo nega assolutamente, radicalmente; 1’intelligenza per lui ¢
soltanto un mezzo per accrescere 1’amore di Dio, I’attesa di Dio e deve essere messa a disposizione di chi ¢
stato chiamato a farci da guida”. Per ora sembra aver vinto il grido di Caino che San Francesco intende
abolire dal nostro quotidiano.

“Il Cristianesimo (tuttavia) ¢ stato e resta quasi sempre la piu bella delle tentazioni, la piu pura idea
dell’uomo, ci6 che vorremmo attuare e non ci riesce perché ci manca 1’obbedienza, I’amore per gli altri che
annulla I’amore per se stessi, il perdono”.

E nel nostro caso anche la vita, I’insegnamento, 1’esempio di San Francesco sono spariti ed é cresciuta la
leggenda.

“Quando Francesco batte alle nostre porte — e questo accade molto piu spesso di quanto non crediamo — noi
ci limitiamo al metro dello spiraglio, facciamo entrare nelle nostre case la sua leggenda e lasciamo fuori le
sue verita che sono la pazienza, il perdono, I’amore” e, quando ci impegnamo nello spirito del bonum, lo



facciamo soprattutto per ottenerlo e farlo nostro, mai per darlo agli altri, secondo le leggi del profitto e del
possesso, secondo i parametri che regolano la nostra societa industriale, per altro ingigantiti rispetto ai tempi
di San Francesco.

“Ecco perché, conclude Carlo Bo, la maggior parte delle volte che San Francesco viene a battere alla nostra
porta facciamo finta di non sentire e non apriamo e non diventiamo strumenti della sua perfetta letizia. Noi
siamo getti d’acqua congelata che gli percuotevano le gambe fino a fare uscire il sangue da siffatte ferite.
Siamo noi a ripetere con il frate della porta che non si apre: ‘Vattene, non ¢ ora decente questa di arrivare’,
perché di questa decenza abbiamo fatto 1’optimum della nostra filosofia. Siamo sempre noi a ripetergli:
‘Vattene, tu sei un semplice e un idiota, qui non ci puoi venire’.”

E sull’idiota, sull’ignoranza che fondiamo la nostra superbia, siamo cio¢ noi ad essere sconfitti perché non
abbiamo piu il senso della pazienza e ci illudiamo di strappare la pace e la liberta con il mondo del tentatore.
In tal modo lasciamo fuori della nostra porta cio che invece dovrebbe starci piu a cuore, la verita del cuore”.
Agli inizi del XXI secolo il “Se tornasse San Francesco” sembra essere pit un desiderio — per altro dal taglio
negativo — legato al regno dell’ipotesi. Nel 2013 infatti dopo le dimissioni del papa regnante Benedetto XVI i
fratelli cardinali, riuniti in conclave per eleggere il nuovo papa, sono andti a prenderlo quasi alla fine del
mondo, dall’America latina, scegliendo il cardinale Jorge Mario Bergoglio che, preferendo subito chiamarsi
Francesco, ha mostrato di voler abbracciare lo stile di vita di San Francesco, mettendo, misurando atque
eligendo anche in riferimento all’ordine di appartenenza (¢, infatti, un gesuita di Ignazio di Loyola), al centro
del suo magistero la Chiesa dei poveri, degli scartati, dei malati, degli emarginati, guardando al bisogno di
pace e di amore presente nel mondo senza dimenticare le sofferenze della nostra casa comune, “la sora
nostra madre terra”.

Al di la dei gesti, delle parole, dei messaggi dal forte richiamo francescano presenti nella sua azione
guotidiana (Enchiridion Francescano Santo Francesco . Papa Francesco, Libreria editrice Vaticana, 2017), a
partire dalla esortazione apostolica Evangelii gaudium (Lbreria editrice Vaticana / Edizioni San Paolo,
2013), il documento piu scoperto dal forte sapore francescano resta Laudato si’, la prima emciclica di papa
Francesco (Libreria editrice Vaticana, 2015) dal titolo che rinvia all’apertura del Cantico delle Creature di
frate Francesco e dal richiamo alla cura della casa comune.

L’enciclica di papa Francesco ancor prima derlla sua pubblicazione (2015) ha suscitato molto interesse,
intanto perché veniva presentata come un’enciclica totalmente destinata all’ecologia — da subito si & parlato
di enciclica verde — in secondo luogo perché la precedente enciclica di papa Francesco — la Lumen Fidei,
I’Enciclica della Fede, pubblicata nel 2013 era stata vista come la conclusione del disegno sulla fede di papa
Benedetto XVI, che aveva avuto i momenti delle encicliche Deus caritas, 2005, Spe salvi, 2007 e Caritas in
Veritate, 2009, lasciando materiali in corso di elaborazione per un ultimo intervento non realizzato a causa
della rinuncia del papa tedesco al pontificato 1’11.2.2013. Questa situazione non poteva non rendere ancora
piu viva I’attenzione per 1’enciclica di papa Bergoglio per conoscere programma e linea pastorale di un papa
che veniva dai confini del mondo e dalla periferia e sembrava spostare la visione romano-centrica ed euro-
centrica della Chiesa in direzione dell’intero universo.

Papa Francesco nell’aprire la sua enciclica ci invita francescanamente a “Laudate si’, mi Signore, per sora
nostra madre Terra, per la quale ne sustenta, et governa, et produce diversi fructi con coloriti fiori et herba”,
mettendo subito in evidenza che questa nostra sorella, oppressa e devastata dai nostri maltrattamenti e dalle
nostre violenze, “geme ¢ soffre le doglie del parto”, come dice San Paolo, travaglio sul quale da almeno un
conquantennio richiama 1’attenzione, suggerendo rimedi e vie d’uscita, il magistero teologico della Chiesa, e
non solo. Dopo aver ricordato che, “mentre il mondo vacillava sull’orlo di una crisi nucleare”, Giovanni
XXII1 volle trasmettere con la Pacem in terris una proposta di pace a tutto il mondo cattolico, ma anche “a
tutti gli uomini di buona volonta”, “di fronte al deterioramento globale dell’ambiente”, papa Francesco,
mentre con I’ Esortazione Evangelii gaudium (2013) si rivolge ai cattolici chiamandoli ad un impoegno per
la Chiesa missionaria, con 1’enciclica si propone di entrare in dialogo con tutti gli uomini.

Per quanto riguarda il magistero ecologico nel discorso che Paolo VI tenne alla FAO nel 1970 la questione
ecologica venne riconosciuta come “catasfrofe conseguente all’esplosione della civilta industriale”,
sottolineando “I’urgenza e la necessita di un mutamento radicale nella condotta dell’'umanita”, giungendo piu
tardi nell’enciclica Octogesima adveniens (1971) ad esternare le sue proccupazioni e a sottolineare che
“attraverso lo sconsiderato sfruttamento della natura” 1’uomo correva il rischio di distruggerla, diventando
egli stesso vittima del degrado.

Giovanni Paolo Il che nella sua Redemptor hominis (1979) aveva gia sottolineato 1’uso sconsiderato della
natura da parte dell’'uvomo, nella Centesimus annus, promulgata nel 1991 in occasione del centenario
dell’enciclica Rerum novarum di Leone XIII, ritiene legittima ’aspirazione dell’uomo a migliorare il mondo



che gli é stato affidato da Dio, senza piu dimenticare che si tratta di un dono che deve essere protetto da ogni
forma di degrado, in stretta correlazione anche con il pieno rispetto della persona umana: in un caso e
nell’altro, per altro strettamente legati fra loro, siamo sempre nell’ordine della donazione di Dio.

Benedetto XVI, che ¢ il predecessore di papa Francesco, a sua volta afferma nella sua Caritas in veritate
(2009), sottolineando il rapporto dell’uomo con l’ambiente naturale, “che questo € stato donato da Dio a
tutti, e il suo uso rappresenta per noi una responsabilitd verso i poveri, le generazioni future e 'umanita
intera. Se la natura, e per primo I’essere umano, vengono considerati un frutto del caso o del determinismo
evolutivo, la consapevolezza della responsabilita si attenua nelle coscienze. Nella natura il credente
riconosce il meraviglioso risultato dell’intervento creativo di Dio, che 1'uomo pud responsabilmente
utilizzare per soddisfare i suoi legittimi bisogni — materiali e immateriali — nel rispetto degli intrinseci
equilibri del creato stesso: € un disegno di amore e di verita”.

Sono tematiche nelle quali si é sviluppata la riflessione di scienziati, di filosofi, di teologi e di organizzazioni
sociali, che hanno come consolidato e arricchito il pensiero della Chiesa.

Per tutti basti I’esempio del patriarca Bartolomeo sul cui pensiero papa Francesco indugia condividendo
anche la sua posizione di riconoscere la violenza contro la natura come peccato contro Dio: “Che gli esseri
umani distruggano la diversita biologica nella creazione di Dio; che gli esseri umani compromettano
I’integrita della terra e contribuiscano al cambiamento climatico, spogliando la terra delle sue foreste naturali
o distruggendo le sue zone umide; che gli uomini inquinino le acque, il suolo, I’aria: tutti questi sono peccati;
un crimine contro la natura € un crimine contro noi stessi e un peccato contro Dio”.

Questo comporta per il patriarca “un cambiamento dell’essere umano” dato che ci propone “di passare dal
consumo al sacrificio, dall’avidita alla generosita, dallo spreco alle capacita di condividere, in un’ascesi che
significa imparare a dare e non semplicemente a rinunciare”. Da qui “I’accettare il mondo come sacramento
di comunione, come modo di condividerlo con Dio e con il prossimo in una scala globale”.

Prima dell’appello di chiusura non poteva mancare il richiamo a San Francesco d’Assisi, proclamato “celeste
patrono dei cultori dell’ecologia” dalla lettera apostolica Inter sanctos di Giovanni Paolo Il (Acta
Apostolicae Sedis, Roma, 1978), “esempio per eccellenza della cura per cio che é debole e di una ecologia
integrale vissuta con gioia e autenticita”, nel quale si riscontra fino a che punto sono inseparabili la
preoccupazione per la natura, la giustizia verso i poveri, I’impegno nella societa e la pace interiore”.

San Francesco guardando il sole, la luna, gli animali pitl piccoli, sentiva nascere in sé il canto di lode verso il
Creatore ed entrava in comunicazione con tutto il creato, considerando ogni creatura come sorella o fratello.
Sentimenti che lo portavano verso comportamenti di amore lontani da quelli che erano, e sono, gli
atteggiamenti di quanti guardano alla natura come realta da dominare, da sfruttare. Al tempo stesso egli
riconosceva la natura come “uno splendido libro nel quale Dio ci parla e ci trasmette qualcosa della sua
bellezza e della sua bonta”. Il mondo pertanto era per lui “qualcosa di pit che un problema da risolvere, “un
mistero grandioso che contemlpiamo nella letizia e nella lode”.

In considerazione della crisi che stiamo vivendo, papa Francesco ci chiama tutti — “ciascuno con la propria
cultura ed esperienza, le proprie iniziative e capacita di proteggere la nostra casa comune, nel costruire uno
sviluppo sostenbile e integrale, impegnandoci in un confronto che da un lato vinca la rassegnazione e
I’indifferenza di alcuni e il rifiuto acritico dei potenti, dall’altro maturi posizioni di solidarieta universale”.
L’enciclica in atto che si aggiunge al magistero sociale della Chiesa va vista come un appello in questa
direzione.

Da qui:

1. “un breve percorso attraverso vari aspetti dell’attuale crisi ecologica allo scopo di assumere i
migliori frutti della ricerca scientifica oggi disponibile, lasciarcene toccare in profondita e dare una
base di concretezza al percorso etico e spirituale che segue”;

2. la presentazione di “alcune argomentazioni che scaturiscono dalla tradizione giudeo-cristiana, al fine
di dare maggiore coerenza al nostro impegno per I’ambiente”;

3. la puntualizzazione delle “radici della situazione attuale, in modo da coglierne non solo i sintomi, ma
anche le cause piu profonde”;

4. la proposta di “un’ecologia che, nelle sue diverse dimensioni, integri il posto specifico che I’essere
umano occupa in questo mondo e le sue relazioni con la realta che lo circonda”;

5. lo sviluppo di “ampie linee di dialogo e di azione che coinvolgano sia ognuno di noi, sia la politica
internazionale”;

6. “il bisogno di motivazioni e di un cammino educativo” e la proposta di “alcune linee di maturazione
umana ispirate al tesoro dell’esperienza spirituale cristiana”.



Le tematiche sviluppate nei singoli punti naturalmente si muovono in maniera da costruire un disegno
organico con rimandi interni pit 0 meno dichiarati, grazie anche ad alcuni assi portanti che reggono tutta
I’enciclica: “I’intima relazione tra i poveri e la fragilita del pianeta; la convinzione che tutto nel mondo ¢
intimamente connesso; la critica al nuovo paradigma e alle forme di potere che derivano dalla tecnol.ogia;
I’invito a cercare altri modi di intendere 1’economia e il progresso; il valore proprio di ogni creatura; il senso
umano dell’ecologia; la necessita di dibattiti sinceri e onesti; la grave responsabilita della poltica
internazionale e locale; la cultura dello scarto e la proposta di un nuovo stile di vita”.

Nello sviluppare la sua enciclica in termini di concretezza anche argomentativa papa Francesco tiene in un
certo modo presenti i tre momenti del metodo induttivo suggerito da Giovanni XXIII nella sua Mater et
magistra (1961): a) “riflessione sulle situazioni” (i capitoli 1, 2 e 3); b) “valutazione delle stesse” (il capitolo
4); ¢) “determinazione di quello che si puo e si deve fare“ per un’azione positiva (i capitoli 5 € 6), che sono i
tre momenti che si sognliono esprimere nei tre termini vedere, giudicare, agire”.

Metodo induttivo tenuto presente anche nel corso dei laviori del Concilio Vaticano Il e nella stesura dei vari
documenti (costituzioni, decreti, dichiarazioni) a partire dalla Gaudium et spes, al di & delle discussioni
sviluppate e delle piu svariate riserve.

1. Quello che sta accadendo alla nostra casa.
I cambiamenti dell’umanita e del pianeta si intrecciano con una intensificazione dei ritmi di vita e di lavoro
non sempre orientati al bene comune e a uno sviluppo umano sostenibile e integrale.
Sono nella logica dell’evoluzione, ma spesso determinano un peggioramento del momdo e della qualita della
vita, del quale cominciamo a prendere coscienza.
L’inquinamento atmosferico in atto causato dai combustibili usati per cucinare o per riscaldarsi, ma anche
dai trasporti, dall’industria, dai rifiuti urbani, dalla diffusione dei fertilizzanti, degli insetticidi, dei diserbanti
e da tutto cio che utilizziamo per migliorare 1’ambiente. A tutto cio si aggiungono le tonnellate di rifiuti
domestici, molti dei quali non biodegradabili, creando un effetto di accumulazione di elementi tossici, ai
guali si sommano i rifiuti e le scorie prodotti dal nostro sistema industriale. Il tutto reso ancora piu grave
dalla progressiva scomparsa degli ecosistemi naturali.
La situazione € resa ancora piu preoccupante per il crescente riscaldaento del clima dovuto non solo a a
fattori naturali, ma anche, se non soprattutto alla grande concentrazione di gas serra. Riscaldamento che
porta con sé lo scioglimento di ghiacciai polari. ’estinzione delle biodiversita del pianeta, la perdita delle
foreste tropicali, il peggioramento delle condizioni dei mari e delle vite dei milioni di persone rivierasche.
Sono fenomeni che incidono in maniera accentuata su paesi poveri e in via di sviluppo, con ricadute anche
su quelli sviluppati.
Due pagine centrali sono quelle della gestione delle risorse idriche e quella che fa capo alla perdita della
biodiversita.
La scarsita di acqua sempre crescente, intanto, é aggravata da modelli di consumo semre piu insostenibili e
da pratiche agricole sempre piu inefficienti, giungendo a minacciare la sicurezza alimentare e idrica di
miliardi di persone. L’inquinamento delle fonti di acqua dolce, derivante anche dallo scarico non trattato
delle acque domestiche e industriali, cui si accompagna quello legato ai fertilizzanti e ai pesticidi in
agricoltura, porta con sé la messa in crisi della qualita dell’acqua, con conseguenze sulla salute umana e sulla
stessa biodiversita. Questo a sua volta porta con sé un uso quantitativamente diversificato tra paesi ad alto
reddito e quelli a basso reddito, determinando livelli di stress idrico diversificati, viste anche le richieste di
servizi idrici e di sanificazione. Gia si teme che saranno a breve miliardi le persone che potrebbero non avere
accesso sicuro all’acqua potabile, tenendo conto anche della frequenza e della severita di eventi quali siccita
e alluvioni con conseguenze legate alla diffusione di malattie infettive e ad eventuali danni alle strutture per
la conservazionene la diffusione dell’acqua dolce. Ancora una volta siamo allle accentuate differenze tra i
paesi ricchi che possono costruire, mantenere e gestire infrastrutture idriche e paesi poveri, per i quali viene
messo in crisi un accesso equo e sostenibile all’acqua in direzione della crescita economico-sociale, ma
anche della salute e del benessere delle popolazioni. E si aprono capitoli di guerre, di invasioni, di migrazioni
forzate.
Per quanto riguarda la biodiversita di presenze animali e/o vegetali che vengono come cancellati per
interventi spesso violenti o per incuria, non e possibile non pensare alle perdite di realta vive, risorse
estremamente importanti per 1’alimentazione, per la cura di malattie, per il presente, per il futuro, voci non
piu vive a gloria di Dio: spesso l’intervento umano, al servizio dell’economia, della finanza, del
consumismo, giunge a cancellare presenze e bellezze perdute per sempre, viste come di troppo o nocive, da
sostituire magari con realta create da noi, che pensiamo piu funzionali e produttive.



In questo caso 1’incuria egoistica reca danni piu elevati del beneficio economico che si crede di ricavare.

Da qui I’esigenza di proibire “ogni intervento umano che possa modificarne la fisionomia o alterarne la
costituzione originale”, salvaguardando le zone ricche di varie specie. E il pensiero va all’Amazzonia, al
bacino fluviale del Congo o alle grandi falde acquifere e ai ghiacci, alla tutela della biodiversita, alla
ricchezza presente nei fiumi, nei laghi, nei mari, negli oceani.

Non si puo dimenticare che “poiché tutte le creature sono connesse tra di loro, di ognuna deve essere
riconosciuto il valore con affetto e ammirazione, e tutti noi esseri creati abbiamo bisogno gli uni degli altri”.
Questo vuol dire che, tenuto conto che 1’essere umano ¢ una creatura che vive in questo mondo, tutto quanto
presente in questo mondo (dal degrado ambientale al modello di sviluppo attuale regolato anche da chi lo
vive da povero), lo riguarda direttamente. 1l discorso riguarda gli ambienti urbani (citta invivibili, traffico
urbano, presenza di cemento che lascia pochi spazi verdi, senza dimenticare spazi urbani degradati e spazi
all’opposto ricchi di ogni agiatezza), mentre le stesse innovazioni tecnologiche creano ambienti di relazioni e
di rapporti non a tutti possibili, mentre le stesse relazioni sociali diventano rare o impossibili: la gioia di un
incontro o il conforto di momenti di distesa amicizia sono eccezioni.

Il dato di fatto € che “tanto 1’esperienza comune della vita ordinaria quanto la ricerca scientifica dimostrano
che gli effetti piu gravi di tutte le aggressioni ambientali li subisce la gente piu povera”: per esempio, in
tempi di siccita a soffrire di piu € chi non pud disporre a piacimento di una bottiglia d’acqua e nel caso
dell’impraticabilita delle acque del mare a essere emarginate sono le popolazioni costiere.

Certo parliamo sul piano politico-culturale delle condizioni del mondo, ma si pud dire che, pur riconoscendo
che un approccio ecologico diventa sempre piu un approccio sociale, & necessario dar vita a interventi che
aprono alla giustizia, ascoltando “tanto il grido della terra quanto il grido dei poveri”: la risposta in termini di
giustizia non pud essere quella di invitare i poveri ad un loro calo demografico, ma un impegno da parte dei
popoli ricchi a riconoscere un certo debito da pagare per il consumismo estremo e selettivo operato,
spostando il problema nei termini di un vero e proprio debito ecologico in relazione allo sfruttamento da
parte dei paesi del Nord nei confronti di quelli del Sud circa 1’'uso sproporzionato delle risorse naturali o
I’inquinamento prodotto dal mercurio utilizzato per 1’estrazione dell’oro o dal diossido di zolfo per quella
del rame, senza dimenticare i danni ambientali e umani al ritiro per cessata attivita.

Di fronte alla gravita dei problemi presenti e alla vastita delle zone ambientali colpite, le forze politiche e il
mondo della finanza risultano ancora piuttosto deboli, visto il potere degli ambienti dominati dalla tecnologia
e dal suo sviluppo. A prevalere sul bene comune continua ad essere I’interesse economico. Certo € cresciuta
la sensibilita economica delle popolazioni, ma le abitudini di consumo non cambiano, come il crescente
aumento dell’uso e dell’intensita dei condizionatori d’aria, la cui domanda € in crescita. Del resto sullo
sfondo restano scenari di guerra e di conflitti, con I’incremento della ricerca per lo sviluppo di nuove armi
offensive, mentre alcuni interventi per migliorare I’ambiente (risanamento di fiumi, reimpianto di boschi e
foreste, progetti edilizi di qualche respiro, miglioramento dei trasporti pubblici) fanno pensare che qualcosa
si stia muovendo. Ma sono poca cosa, se non specchietti per allodole. Resta la visione di una ecologia
piuttosto debole, quando non addirittura inesistente. Non mancano tuttavia coloro che sostengono il mito dei
cambiamenti in direzione di sviluppo e di progresso, certi che i problemi ecologici, come sono nati,
troveranno una soluzione e con superficialita pensano che una via d’uscita sia quella di una decrescita della
presenza umana.

Rimane il fatto che “c’¢ un grande deterioramento della nostra casa comune” e, fermo il disegno di
“qualunque catastrofica previsione” resta sempre centrale il pensiero che non puo essere questo il fine ultimo
del nostro agire umano. Da qui la speranza che ci sia sempre una via d’uscita.

2. Il ' Vangelo della Creazione.
A fronte della complessita della crisi ecologica come prospettata risulta intanto evidente che le soluzioni non
possono venire da un unico modo di interpretare e trasformare la realta, ma che occorre tener conto delle
diverse ricchezze culturali dei popoli e delle forme di saggezza elaborate dalla ricerca scientifica e
dall’esperienza religiosa, senza dimenticare il ricco contributo offerto dalla dottrina sociale della Chiesa,
tenuto conto delle implicazioni politiche, economiche, sociali dell’ecologia stessa. Nello specifico si tratta di
“mostrare che le convinzioni di fede offrono ai cristiani, e in parte anche ad altri credenti, motivazioni alte
per prendersi cura della natura e dei fratelli e sorelle piu fragili”, con rispetto dei doveri che hanno nei
copnfronti del Creatore e del creato.
Da qui per tutto il secondo capitolo viene come tessuta la tela dei racconti biblici a partire dalla Genesi fino
al Nuovo Testamento con 1’utilizzazione a seconda della necessita delle pagine che permettono di sviluppare
le varie argomentazioni.



Il primo racconto sviluppa nel quadro della creazione tutto il piano di Dio dal cielo alla terra, dal giardino
dell’Eden alla creazione dell’uomo e della donna, con “Dio che vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa
moto buona (Gen, 1, 31)”.

L’uomo, creato per amore ¢ “fatto a immagine e somiglianza di Dio” (Gen, 1, 26) ¢ una creatura “capace di
conoscersi, di possedersi, di liberamente donarsi e di entrare in comunicazione con altre persone, dalla
“dignita infinita”. Ne deriva una vita di impegno che trova le sue ragioni nella fede. L’esistenza umana si
basa su tre relazioni: con Dio, con il prossimo, con la terra. Con il peccato, pero, la rottura e i conflitti.
All’innocenza originaria forno San Francesco: da qui I’armonia con tutte le creature.

Una cosa € coltivare e custodire il giardino per sé e per i propri figli, una cosa ¢ il comportamento
prometeico. Il Salmo 148 parla di lodi e di un decreto che non passera e la relazione pacifica coinvolge
animali, piante e tutta la terra. Legge € anche il riposo (settimanale, anno sabbatico ogni sette anni, un
giubileo ogni quarantanove anni, cogliere i grappoli d’uva e lasciare i racimoli, la spiga, frutti per i poveri,
gli orfani, gli stranieri). L’amore di Dio ¢ per sempre (Salmo 135) e da qui la lode (Salmo 148).

E quando si verifica qualche rottura, Dio apre sempre vie di salvezza per un nuovo inizio. Basta un uomo
buono per ricominciare (vedi I’esperienza della schiavitu a Babilonia, I’esperienza in Egitto, le prove nel
tempo dell’Impero Romano).

La creazione & piu che natura, ¢ un atto d’amore: “I’amor che move il sole ¢ I’altre stelle”.

Tutto questo apre ad un comportamento responsabile e chiude il passo al mito moderno del progresso
materiale illimitato e fa pensare invece che, tenuto conto del valore e della fragilita della natura, anche
all’essere umano ¢ affidato il compito della sua cura.

L’universo inoltre si presenta “come composto da sistemi aperti che entrano in comunicazione gli uni con gli
altri”, un insieme come “aperto alla trascendenza di Dio all’interno della quale si sviluppa, per cui la Chiesa
e chiamata a proteggere 1’uomo contro la distruzione di se stesso.

Nell’universo Dio é presente e agisce, ma chiede per il suo sviluppo la collaborazione nella linea di
un’azione creatrice. E’° come se 1’azione diretta di Dio chiamasse 1'uomo alla collaborazione ¢ 1’uomo
rispondesse con le riflessioni, con la sua creativita, con 1’elaborazione artistica e la propria originalita: il TU
di Dio con il tu dell’'uvomo). Questo non apre il discorso sulla superiorita dell’uomo nei confronti degli altri
viventi.

Pud naturalmente verificarsi qualche scivolone e aprirsi qualche conflitto, causa di dolore e di sofferenza, ma
lo Spirito Santo & vigile per dare ad esso un risvolto positivo e a regnare resta un ideale di armonia, di
giustizia, di fraternitd e di pace. Le creature tutte muovono verso la meta comune che e Dio, realta
trascendente nella quale Cristo risorto porta con sé, al Creatore, tutte le creature.

La natura € come un libro scritto da Dio, le cui lettere sono le creature tutte, presenti nell’universo,
rivelazione ciascuna del divino che canta la propria esistenza, vivendo con gioia nell’amore di Dio e nella
speranza. Ogni creatura ¢ come se ci mandasse un messaggio divino: “lo, dice Paul Ricoeur, mi esprimo
esprimendo il mondo, io esploro la mia sacralita decifrando quella del mondo”.

E’ questo il passaggio che rimanda alla Cristologia del gesuita Teilard de Chardin (1881-1955).

E’ nella percezione consapevole della divina presenza in tutta la realta dell’ordine della creazione che nasce
in San Francesco il desiderio di lodare Dio per le sue creature e con le sue creature, che sono come coinvolte
nella lode, sulla scorta di testi biblici come Salmi, 148 e Dn, 3, 31-90.

L’invito di Francesco gia in prima battuta non si esplicita in forma imperativa come nei testi biblici, ma in
una forma passiva, manifesto implicito ma chiaro della sua umilta e inoltre si muove nel rapporto con le
creature in termini che aprono ad un nesso cosmico di fratellanza e di sororita che rimanda anche alla
comunita di coloro che, frati e suore, seguono la regola di vita francescana (siamo nel 1254, e il pensiero va
anche a suor Chiara e alle sue sorelle), in un legame che comprende tutti coloro che lodano.

Tra le creature per le quali e con le quali si muove la lode c’¢ la nostra madre terra posta al servizio
dell’uomo e bisognosa di cure e di attenzione (Gen. 1, 10-24), che pure soffre per le violenze e le aggressioni
che subisce, avvertite soprattutto dai poveri. Tribolazioni presenti anche negli esseri umani, tra i quali
trovano posto misericordia e perdono che aprono ad un cammino verso la pace, termine ultimo del Regno
promesso.

Una nota a margine chiama anche le interpretazioni da dare a quel per che dopo il cum della seconda strofe
del Cantico (e sono dodici) declina la contemplazione e la meditazione passando di creatura in creatura: “la
prima (cfr. Domenico Sorrentina, Laudato si’, Cittadella ed., Assisi, 2015) ¢ causale: sii lodato, Signore,
perché ci hai dato il sole, la luna, le stelle ... ecc. La seconda & mediale: sii lodato attraverso tutte queste
creature. La terza ¢ indicazione di agente: 1’appello alla lode ¢ rivolto alle creature perché lodino esse stesse
il Creatore”.



Le creature tutte formano una famiglia integrale e sono del Signore “amante della vita” (Sap., 11, 26), legate
da rispetto reciproco: questo comporta che, essendo stati creati dallo stesso Padre, siamo legati gli uni agli
altri.

Tra le creature anche 1’uvomo ¢ chiamato a collaborare, preoccupandosi che tra gli uomini non ci siano
differenze tra chi si trascina in una miseria degradante e chi sulla base di una ricchezza posseduta viva tra
sprechi e agiatezze, vantando diritti di superiorita.

La mancanza di amore, pertanto, tra gli esseri umani pesa negativamente anche nei confronti dell’ambiente.
Alcuni mostrano preoccupazione e disdegno per il maltrattamento degli animali, ma si disinterssano dei
poveri e degli emarginati fino a desiderare la loro distruzione: amore, tenerezza, compassione sono invece
sentimenti che segnano i rapporti tra gli esseri umani.

“Il cuore, sottolinea I’enciclica, ¢ uno solo ¢ la stessa miseria che porta a maltrattare un animale non tarda a
manifestarsi nelle relazioni con le altre persone”.

Nell’universo tutto ¢ connesso, tutto e in relazione e noi tutti esseri creati siamo fratelli e sorelle.

Anche la terra al tempo stesso si configura come eredita comune, i cui frutti devono andare a beneficio di
tutti: in chiave ecologica in una prospettiva sociale non si puo pensare di togliere ai pit svantaggiati i diritti
fondamentali. Certo resta il diritto a proprietd privata, ma resta sempre vincolato a un’ipoteca di natura
sociale: il potere economico-politico non pud essere cosi esclusivo da non promuovere i diritti umani,
personali ed economici delle persone, inclusi i diritti delle nazioni e dei popoli.

Ogni essere umano ha diritto ad un lavoro e/o al possesso di un pezzamento di terra per il sostentamento
della sua famiglia e per la sicurezza della sua esistenza: & un’economia che uccide quella che permette a
pochi — e polticamente forti — di possedere ricchezze e risorse per vivere (siano essi cittadini privati o stati) a
detrimento di quanti mancano del necessario per sopravvivere.

Dio creatore, tutta la creazione nelle sue componenti hanno anche una presenza nella vita e nelle parole di
Gesu, il Figlio di Dio, mandato dal Padre: sempre presente nel suo vivere terreno ad invitare i suoi discepoli
a riconoscere la relazione paterna di Dio con tutte le creature, sottolinenando quanto siano importanti: si
ferma a contemplare la bellezza della natura seminata dal Padre suo; vive in piena armonia con gli elementi
della natura; santifica il lavoro manuale; nutre il suo corpo.

Il mistero dell 'universo si fa visibile attraverso il mistero di Gesu, come si evince dal prologo del Vangelo di
Giovanni (1, 1-18) sottolineato da San Paolo (Col., 1, 16): la parola divina, il Verbo si fece carne, inserendo
il Figlio, come Persona della Trinita, nel creato, portandoLo come uomo grazie all’Incarnazione, a vivere
fino al sacrificio della Croce e alla Resurrezione: in tal modo Cristo opera misteriosamente nell’universo a
partire dalla Creazione fino alla fine dei tempi, quando consegnera al Padre tutte le cose.

3. Laradice umana della crisi ecologica.
Sul piano del metodo induttivo siamo al secondo momento, quello del giudicare, facendo emergere nella
contornalita della societa contemporanea le ragioni profonde del dissesto ecologico evidenziato alla luce del
paradigma tecnocratico. Siamo in un certo senso alla critica al sistema economico mondiale gia messa in
luce con il primo pacchetto di No nell’Evangelii gaudium (San Paolo-Libreria editrice vaticana, 2013), con
forza profetica: No a un’economia dell’esclusione; No all’idolatria del denaro; No a un sistema finanziario
che domina invece di servire; No alla diseguaglianza sociale che porta alla violenza (pagg. 80-87).
L’insieme dei procedimenti tecnici e dei macchinari per mezzo dei quali ha luogo la produzione di beni e di
servizi ha subito in questi ultimi secoli un’accelerazione determinando profondi cambiamenti dalla macchina
a vapore alla ferrovia, dall’automobile all’aereo, dalla chimica alla medicina moderna, dagli strumenti di
comunicazione di massa alle biotecnologie. Sono prodotti meravigliosi della creativita umana e dono di Dio
lungo una via che mentre ci porta a superare condizionamenti naturali, ci dona anche monumenti di bellezza
nel campo dell’arte come opere pittoriche o la possibilitd di godere 1’ascolto di voci amiche o di musiche
sublimi.
Tuttavia, a partire dalla rivoluzionme industriale la tecnologia ha permesso anche lo sviluppo sul piano
privato (vedi le grandi imprese) e/o su quello politico-statale del controllo della produzione e della diffusione
dei prodotti, condizionando i vari Paesi e il mondo intero, e aprendo anche possibilita di guerre e di conflitti
per assicurarsi i vari mercati da parte di chi gestisce il potere. Anche perché non é detto che il crescere di
potenza, economica o politica che sia, porti con sé un crescere sul piano dei valori di vita e dell’accettazione
dell’altro.
Ne deriva, argomenta papa Bergoglio utilizzando I’argomentare di Romano Guardini (filosofo e pedagogista
italo-tedesco, 1885-1968), che, non avvertendo I’'uomo la possibilita di poter usare male la sua potenza in



continuo aumento, la legge solo in termini di utilita e di sicurezza, lontana da lui un’etica adeguatamente
solida, culturalmente e spiritualmente fondata, che lo porti ad un autocontrollo.

L’uomo ¢ come se si muovesse nel confronto con la natura non accettando quanto essa puo offrirgli, ma
piegandola ad un uso violento e senza limiti nel rispetto solo della metodologia e degli obiettivi del modello
tecnologico gestito e controllato dai centri di potere economico e politico. La regola & quella dello sviluppo
della produzione dei beni e del consumo controllato senza preoccuparsi di una migliore distribuzione della
ricchezza, della cura responsabile dell’ambiente, dell’emerginazione e della miseria dei poveri e degli
emarginati, ma anche senza preoccuparsi delle generazioni future.

Nel dominio del paradigma tecnocratico si opera come se la disponibilita dei beni fosse infinita e gli effetti
negativi delle manipolazioni potessero essere assorbiti, compreso il degrado ambientale. Il rimedio resta la
crescita del mercato.

Il degrado ambientale porta con sé anche il degrado sociale: tutto cido che non porta guadagno € segnato
negativamente. Si irrigidisce ogni forma di accoglienza nei confronti dei bambini, degli anziani, delle
persone con qualche diusabilita. Conta solo cio che da profitto, dalla tratta degli esseri umani al commercio
degli organi dei poveri per la necessita di operare dei trapianti, dalla criminalita organizzata ai diamanti
insanguinati. Siamo all’usa e getta del consumismo piu accentuato.

Resta il fatto che il lavoro dell’uomo in un equilibrio geologico é centrale, senza forzare il “riempite la terra
e soggiogatela” (Gen, 1, 28), e senza cancellare 1’esplicito “prese I’'uomo e lo pose nel giardino dell’Eden,
perché lo coltivasse e lo custodisse” (Gen, 2, 15), ma esaltando il lavoro dell’uvomo nell’aiuto umano a far
emergere le potenzialita che Dio ha inserito nelle cose (Sir, 38,4).

La spiritualita cristiana tuttavia, oltre allo stupore contemplativo proprio dello spirito di San Francesco nei
confonti del creato, apre anche pertanto ad una ricca e sana comprensione del lavoro al quale é chiamato
I’uomo nel suo diritto di realizzazione lontana da una vita di marginalita e di scarto. Lo sviluppo della stessa
esperienza monastica ne € testimonianza aperta. Se inzialmente per evitare la decadenza della vita urbana, i
frati e i monaci da San Francesco a San Benedetto da Norcia scelsero una vita solitaria lontana dal mondo,
ben presto si resero conto che la preghiera traeva una sua forza propria e un completamento dal lavoro: da
qui la scelta pur nell’isolamento dei conventi dell’ora et labora e la visione del lavoro come via per rendere
santa e ricca la relazione con 1I’ambiente e con la stessa comunita, nella convinzione che “I’'uomo € I’autore,
il centro e il fine di tutta la vita economico-sociale” (Gaudium et spes, 63). E’ proprio nel lavoro che 1’'uomo,
accanto al miglioramento delle sue condizioni di vita, sviluppa la propria creativita, vive il rapporto attivo
con gli altri secondo scelte di valori e di beni. Proprio per questo lo sviluppo di un’economia regolata dalle
leggi della tecnica che tutto condiziona e dalla supremazia del denaro porta con sé I’inaridirsi della
convivenza sociale con conseguenze sulla vita stessa dell’uomo.

Il fatto & che nell’arco degli ultimi due secoli gli sviluppi della tecnologia (macchina a vapore, ferrovia,
telegrafo, elettricita, automobile, aeroplano, le industrie chimiche, lo sviluppo della medicina, I’informatica,
per chiudere con la robotica, con lo sviluppo della digitalizzazione, con la biotecnologia e la hanotecnologia)
hanno come dato il volto della nostra societa, nel segno anche dell’utile e del bello, ma al tempo stesso
conoscenze e informazioni hanno permesso una crescita economica e un potere di controllo a chi le possiede,
che sono pochi, e un dominio impressionante sull’insieme del genere umano e del mondo intero, a partire dai
poveri, dagli emarginati e dagli sfruttati. Nel suo sviluppo il paradigma tecnocratico si muove in un taglio
lontano da scelte responsabili fondate sui valori.

Se in un primo momento la tecnologia era stata di aiuto a rendere utili realta naturali, ben presto si é rivelata
come una forza tesa a trasformarle per controllarle, guardando a beni di natura come a beni dalla
disponibilita infinita nella loro rigenerabilita, dagli effetti negativi ritenuti facilmente assorbibili. Tutto
misurato in termini di guadagno, guardando alla crescita dei mercati come via per vincere poverta, fame e
miseria, chiusi non solo alla cura dell’ambiente, ma anche alle necessita delle generazioni future e della
comunita.

L’antropologismo esasperato ha messo in crisi non solo il rapporto con la natura, ma anche la relazione tra le
persone, chiuso ciascuno al riconoscimento del valore dell’altro e al rapporto con Dio.

Il segno piu evidente dell’inaridimento delle varie forme di accoglienza & dato dalla perdita della sensibilita
personale nei confronti di una nuova vita: vedi I’atteggiamento nei confronti dell’aborto.

Ha valore solo cio che porta vantaggio. Gli altri non sono esseri umani, ma cose, oggetti. E* tutto un usa e
getta, dai poveri, ai bambini, agli anziani, con 1’accettazione di tutto cio che fa denaro e fa crescere il
mercato fino alla tratta degli esseri umani, all’incremento della criminalita, al traffiico di diamanti
insanguinati, all’incremento della vendita di pelli di animali, al commercio degli organi dei poveri fino ad
interventi che portano alla manipolazione genetica.



Ne deriva la necessita di un’economia che favorisca la diversificazione produttiva e la creativita
imprenditoriale e non lo sviluppo di centri di potere che controllino grandi risorse finanziarie che portano a
produrre ricchezze solo per alcuni nel disprezzo del bene comune.

Si puo dire che la devastazione della nostra casa comune, la terra, rimanda alla disgregazione in atto della
nostra stessa comunita: crisi ambientale e crisi politico-sociale sono strettamente connesse. Certo, si tratta di
impegnarsi a difendere, a curare ’ambiente, il creato, ma occorre anche guardare alle condizioni in cui versa
I’'umanita nello specifico della vita di ogni giorno, ai rapporti tra gli uomini e a quelli tra i popoli.

4. Un’ecologia integrale.
L’ecologia tocca la complessa realta tutta del mondo nella quale pitu dimensioni si rimandano 1’un I’altra e si
ferma a verificare il posto specifico che in esse occupa 1’essere umano con la sua azione, come gia
sottolineato in apertura dell’enciclica (n.15). Tenendo presente che “I’esistenza umana si basa su tre relazioni
fondamentali strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il pensiero e quella con la terra” (n. 66),
I’enciclica si ferma a considerare le pagine diverse, e connesse, dell’ecologia vista nella sua integralita,
coniugate con |’azione dell’uomo.
Parlare, intanto, della relazione tra la natura e la societa che la abita vuol dire che la natura non sia una
cornice della nostra vita, ma che noi siamo come parte di essa. Ne deriva che non solo i sistemi naturali
fanno sistema fra loro, ma che i sistemi naturali sono come strettamente legati ai sistemi sociali. Guardare ai
problemi di un sistema socio-ambientale vuol dire rendersi conto che una data soluzione non apra il
determinarsi di sitiuazioni di emarginazione e di poverta per alcuni. Proteggere un ambiente e preoccuparsi
del suo sviluppo non apre solo il capitolo dell’economia, ma chiama in causa anche questioni che fanno capo
alle presenze umane e familiari che vengono toccate, alle relazioni presenti tra gli esseri umani e alle
difficolta 0 meno che creano anche ad una singola persona. Non si risolvono problemi di carattere generale
causando problemi ad una parte della realta tenuta presente. La crisi € sempre di ordine sociale. L’approccio
per la sua soluzione non puod non essere un approccio integrale e di livello diverso: dal rapporto sociale tra i
vari componenti di una societa ai rapporti dentro una realta familiare e tra famiglie fino alla vita
internazionale, visti i rapporti tra i popoli e tra le nazioni. Le rotture che si aprono ad un livello non possono
non farsi sentre in altre realta.
La storia nel suo svolgersi e la cultura che segna la vita dei popoli non possono essere trascurate in un
discorso di carattere ecologico. La cultura del nostro tempo coniugata in termini di globalizzazione tecnico-
politica porta con sé I’indebolimento delle culture locali fino a cancellare le caratteristiche piu proprie, a
partire dal linguaggio quotidiano, dalle tradizioni culturali che danno il segno della specificita di ogni
popolo, fino a causarne la scomparsa, lo sfruttamento delle eventuali ricchezze, al quale molti popoli
vengono esposti per progetti estrattivi o per quello che la terra produce in beni di natura e per lo sviluppo
eccessivo di alcune specie di animali a discapito di altri. Sono percorsi che spesso portano molti abitanti di
un luogo ad emigrare altrove e per quelli che restano si aprono prospettive di poverta e di miseria.
L’approccio ecologico chiama in causa anche le realta vive costruite dall’uomo per il suo vivere quotidiano
dai paesi e dalle citta con i loro luoghi pubblici (piazze, giardini, scuole, chiese, teatri), con I’intreccio di vie
e di percorsi che portano nelle case private, nella ricchezza della vita familiare, nella ricchezza di piani
urbanistici pensati e progettati con riferimento ad una visione dei luoghi a carattere inclusivo, per una vita
sostenibile e solidale, ma al tempo stesso ricchi di storia e di cultura.
Siamo nella dimensione nella quale si sviluppa 1’ecologia della vita quotidiana, nella ricchezza di una
esperienza comunitaria che puo rompere le barriere dell’isolamento. Questo porta con sé I’impegno a fare si
che ciascuno viva, sia I’ambiente cittadino o rurale, in termini di amore e di fratellanza, percependo gli
abitanti tutti non come estranei, ma come ciascuno parte di un noi. E I’enciclica sottolinea: “Come sono belle
le citta che superano la sfiducia malsana e integrano i differenti e che fanno di tale integrazione un nuovo
fattore di sviluppo” (n. 152).
Un’incidenza negativa ¢ anche quella dei trasporti pubblici, nel caso la loro scarsa presenza faccia scattare lo
sviluppo di un traffico privato che porta con sé non solo un aumento del livello di inquinamento, ma anche la
necessita di parcheggi che incidono negativamente nel tessuto urbano, mentre la scarsita dei servizi urbani
non aiuta negli spostamenti quanti abitano nelle zone rurali e necessitano di servizi essenziali, a partire da
guelli sanitari. La natura stessa dell’essere umano, nella necessita dei rapporti con i propri simili e con
I’ambiente, pone la centralita del proprio corpo, visto anche nel quadro della specificita, segnata dalla
femminilita e dalla mascolinita, senza che questa diventi un discrimine nei rapporti.
Ecologia umana, pertanto, implica rendere accessibile all’'uomo tutto cio che gli permette di condurre una
vita veramente umana, come il vitto, il vestito, 1’abitazione, poter scegliere uno stato di vita, fondare una



famiglia, curare 1’educazione, il lavoro, il buon nome, agire secondo coscienza e salvaguardare la propria
vita privata, nella dignita, nelle scelte, compresa quella religiosa, nello sviluppo dei principi di solidarieta e
di sussidiarieta, con un occhio particolare per i poveri e gli svantaggiati.

Tutto questo riguarda non solo le condizioni attuali della societa mondiale, ma coinvolge anche le
generazioni future, in termini di giustizia, con la preoccupazione anche dell’eredita che vogliamo lasciare
alle nuove generazioni. Siamo sempre piu consapevoli ormai delle macerie e dei disastri sempre piu presenti
da cui nasce non solo un nostro impegno per 1’oggi, ma si fa strada 1’’urgente necessita morale di una
rinnovata solidarieta intergenerazionale” (Benedetto XVI, Messaggio per la gioventi mondiale della Pace,
2010).

5. Alcune linee di orientamento e di azione.
La ragione prima, dunque, del disastro socio-ambientale e politico-culturale della societa del nostro tempo
sta nel paradigma tecnocratico dominante (segno evidente delle due guerre mondiali, espressione di un
occidente disumanizzato dalle ideologie totalitarie e dalle macchine da guerra, area visibile dello sviluppo
tecnologico, senza dimenticare i test nucleari — USA URSS Gran Bretagna Cina — e i vari incidenti
verificatisi — tipo I’esplosione del reattore nucleare di Chernobil nel 1986, il disastro del 2011 di Fukushima;
e al tempo stesso nel credere che ogni progresso tecnico-scientifico proprio perché subordinato a criteri di
profitto abbia valore in sé e non presenti che conseguenze minimizzate. Al tutto ha dato man forte 1’azione
dell’uomo nei confronti del creato in direzione di possesso, di dominio, di manifestazione continua secondo
il ritmo segnato da uno sfruttamento ad oltranza.
Evidente che bisogna cambiare rotta.
La situazione risulta piuttosto complessa nella varieta dei problemi che presenta e nella varieta dei soggetti
che si offrono determinando una visione propria del poliedro (EG, 236) nel quale le parti fanno un tutto, ma
attraverso un piano di rapporti costruiti tramitre un dialogo permanente giungono a dar vita a momenti
progettuali per avviare processi che pomgano I’uomo realmente al centro e non al di sopra di esso.
Da qui i grandi percorsi di dialogo che costituiscono la materia del quinto capitolo.
La prima riflessione si ferma a considerare 1’attenzione sull’ambiente nel quadro della politica
internazionale.
Una volta concepito il pianeta come patria e 'umanita come un popolo che abita una casa comune e maturata
la consapevolezza che gli stili di vita, la produzione e il consumo fanno pesare danni sull’ambiente, ne deriva
che la soluzione del problema non puo essere relegata ad alcuni papi, ma riguarda tutti. E’ d’obbligo,
pertanto, un progetto comune che riguarda tutto il creato in direzione del controllo dei combustibili molto
inquinanti (carbone, petrolio, gas) e lo sviluppo di energie rinnovabili. E’ la linea del movimento ecologico
mondiale, che non ha ricevuto I’attenzione e le risposte che meritava, per mancanza di decisioni politiche di
un certo peso, proprio per quanto riguarda la sua presenza in sede di accordi globali.
Questo malgrado le forti preoccupazioni emerse nel Vertice della Terra di Rio de Janeiro del 1992, che,
riprendendo quanto emerso nella dichiarazione di Stoccolma del 1972, sosteneva la necessita della
cooperazione internazionale per stabilizzare le concentrazioni di gas serra nell’atmosfera, elaborando anche
un programma di azione con attenzione alla diversita biologica e all’incremento di zone forestali. La
centralita della tematica € testimoniata dal succedersi degli appuntamenti, da quello di Basilea con la
Convenzione sui rifiuti pericolosi e il richiamo a sorvegliare il commercio della flora e fauna selvatica,
minacciata di estinzione, a quello di Vienna e di Montreal con il richiamo al controllo dell’ozono presente
nell’atmosfera, e soprattutto alla Conferenza delle Nazioni Unite sullo sviluppo sostenibile di Rio de Janeiro
del 2012, sede di una dichiarazione finale ampia, ma inefficace.
Il fatto ¢ che il sentimento di percepire il pianeta come casa comune e I’umanita come popolo & ancora
debole, mentre la cooperazione internazionale per la cura dell’ecosistema di tutta la terra, e 1’obbligo dei
paesi ricchi respponsabili primi dell’inquinamento di aiutare i paesi poveri che hanno bisogno di sostegno
per il loro sviluppo restano vuote dichiarazioni di principio, come sottolineano alcuni passi dell’Enciclica
nell’evidenziare che “i negoziati internazionali non possono avanzare in maniera significativa a causa delle
posizioni di paesi che privilegiano i propri imteressi nazionali rispetto al bene comune globale”, posizione
confermata dai vescovi della Bolivia (Conferenza espiscopale boliviana, 2012) che hanno dichiarato: “i Paesi
che hanno tratto beneficio da un alto livello di industrializzazione, a costo di un’enorme emissione di gas
serra, hanno maggiore responsabilita di contribuire alla soluzione dei problemi che hanno causato” (171).
Si tratta pertanto di decisioni di natura etica fondate sulla solidarieta di tutti i popoli con accordi
internazionali. Centrale la realizzazione di un sistema di governance degli oceani che guardi sia alla
riduzione dell’inquinamento, sia allo sviluppo dei Paesi e alle ragioni povere con attenzione al disarmo, alla



sicurezza alimentare, ai flussi migratori, alle azioni per la pace, guardando ad una “vera Autorita politica
mondiale gia tratteggiata da Giovanni XXIII, da Giovanni Paolo Il e da Benedetto XV (Caritas in veritate,
67).

Una politica sull’ambiente e lo sviluppo economico chiama in causa anche la realta delle nazioni e degli enti
locali per interventi tempestivi secondo la logica del principio che “il tempo € superiore allo spazio”,
sollecitando lo sviluppo di cooperative impegnate nella creazione e nello sfruttamento delle energie
rinnovabili e vigilando sul comportamento delle autorita locali con I’occhio ai trasporti, alle tecniche di
costruzione e di ristrutturazione degli edifici, alla gestione dei rifiuti e del riciclaggio fino alla stessa
programmazione di una agricoltura regoata secondo una rotazione delle culture e alla difesa di produttori
locali favorendo la costituzione di punti di vendita piuttosto che la concentrazione di grandi mercati.

Tutto questo comporta anche una condotta libera da corruzine secondo verita e trasparenza, capace di
stabilire priorita negli investimenti (basti pensare all’importanza dell’acqua) e nelle reti informative aperte a
tutti i cittadini per regolare anche i consumi e impedire I’eventuale presenza e crescita di interessi privati sul
piano dei profitti.

In questo quadro trova una sua collocazione anche l’impegno per una adeguata presenza e uso della
tecnologia, con attenzione alla salvaguardia dell’ambiente in conciderazione anche delle generazioni future,
nel taglio del bene comune, ricordando sempre che “la realta ¢ superiore all’idea” (EG, 231).

6. Educazione e spiritualita ecologica.
Nel costruire il cambiamento di rotta che collochi 1’'uomo dentro I’ambiente e non al di sopra di esso le
scienze empiriche possono ricevere in dialogo con le scienze religiose un contributo nel loro valore della
creazione dell’universo come un progetto dell’amore di Dio dove ogni creatura ha un valore e un significato,
in quanto chiamata a collaborare con il Padre di tutti nel quadro di una comunione universale con i compiti
da Lui assegnati, essendo “I’amor che move il sole e I’altre stelle”. Oltre alla contemplazione per il creato
siamo chiamati a vivere nel mistero dell’universo lungo un percorso che ci riporta al Creatore quando sara in
atto per tutti la pienezza di Dio raggiunto da Cristo risorto.
Su questa base matura e si rafforza la coscienza di un’origine comune e di una mutua appartenenza al futuro
che tutti ci accomuna.
Con riferimento alla sottolineatura del filosofo italo-tedesco Romano Guardini, gia piu volte ricordato,
I’Enciclica rivela che lo stile di vita ¢ segnato da un consumismo ossessivo riflesso dal paradigma tecnico-
economico regnante. 1l modelo della liberta di consumare & visto come garanzia della liberta di ciascuno,
quando invece ¢ il modo di riempire il vuoto di una vita quasi chiusa nella solitudine di un’esperienza negata
alla relazione e al rapporto con I’altro fino a determinare atteggiamenti di violenta insofferenza anche nei
confronti dei pochi che chiusi in sé sembrano negare le linee del bene comune.
Si delinea, anche in considerazione della disperazione e della marginalizzazione dei poveri e dei disagiati, la
necessita di rendere dignitosamente responsabili i consumatori non solo in direzione di un consumo piu
sobrio e controllato, ma anche nel rendersi conto di essere vittime di un mercato spesso poco trasparente,
quando addirittura non si sviluppa a danno di paesi poveri. Acquistare un prodotto non € solo un atto
economico ma & un contribuire al bene comune e ad un disegno di sostenibilita e di solidarieta
nell’attenzione agli altri e all’ambiente.
La via consigliata ¢ quella di un’educazione ambientale che, nell’evidenziare i miti di questa nostra vita
comune (dall’individualismo al progresso senza limiti, dalla legge della concorrenza al consumismo
esasperato, al mercato senza regole), ci apra ad un equilibrio ecologico nel segno della pace interiore con se
stessi, della solidarieta con gli altri, dell’attenzione a tutti gli esseri viventi, della relazione con Dio.
Sono i capitoli per creare una cittadinanza ecologica, partendo dalle piccole azioni quotidiane (plastica,
carta, vetro, rifiuti, trasporti, il piantare alberi, lo spegnere luci inutili, non sprecare il cibo), dai luoghi in cui
si svolge la nostra esperienza di vita (famiglia, scuola, universita, luoghi di lavoro, parrocchie, associazioni,
club privati, comunicazioni sociali), dalla conversione della persona che nel leggere i prorpi errori, peccati,
vizi, si apre a cambiare dal di dentro con una trasformazione del cuore, come auspicato dai vescovi
dell’ Australia, conversione che ci apre agli altri e alle altre creature nella sublime fratellanza con tutto il
creato come cantato da San Francesco. La scoperta della sobrieta e dell 'umilta ci rende presenti a noi stessi e
ci fa superare tristezze e afflizioni nella pace del cuore e apre percorsi per una vita di intesa sociale e di
fratellanza.
Sullo sfondo di queste indicazioni come non pensare all’America Latina e alle Conferenze episcopali di
quella Chiesa, soprattutto quella piu propria di papa Bergoglio negli ultimi anni del suo cardinalato: la
Conferenza episcopale di Aparecida (2007) con il suo documento conclusivo: Discepoli e missionari di Gesu



Cristo affinché in Lui abbiamo vita, senza dimenticare, per restare a Bergoglio, la sua Querida Amazonia,
’esortazione apostolica del 2020.

Questa conversione ecologica, che si invera in una conversione comunitaria, rende esplicita la vocazione
propria di ciascuno di essere custode del creato, nella consapevolezza che ogni creatura riflette qualcosa del
Creatore ed ha un messaggio da trasmetterci, a partire dalla certezza che Cristo nel suo farsi uomo ha assunto
in sé questo nostro mondo materiale riscattandolo con il Sacrificio della Croce e, risorto, riportandolo nella
pace divina della Riconciliazione, in attesa di quell’ultimo Sabato della Gerusalemme celeste, quando, Suo
tramite, tutto I’universo tornera al Creatore.

In questo itinerario dal naturale al soprannaturale per 1’esperienza cristiana il contributo privilegiato viene
dal culto coniugato come liturgia celeste nel suo abbracciare il mondo su un piano diverso.

“Tutte le creature dell’universo materiale trovano il loro vero senso nel Verbo incarnato, perché il Figlio di
Dio ha incorporato nella sua persona parte dell’universo materiale, dove ha introdotto un germe di
trasformazione definitiva (235): il Cristianesimo, ha sottolineato Giovanni Paolo |1, non rifiuta la materia, la
corporeita; al contrario la valorizza pienamente nell’atto liturgico, nel quale il corpo umano mostra la propria
natura intima di tempio dello Spirito e arriva a unirsi al Signore Gesu, anche Lui fatto corpo per la salvezza
del mondo”.

Il momento piu alto ¢ quello dell’Eucaristia “quando Dio stesso fatto uomo arriva a farsi mangiare dalla sua
creatura attraverso un frammento di materia”, quel pane e quel vino che per effetto della consacrazione si
trasforma nel Corpo e nel Sangue di Cristo (¢ la conversione che la Chiesa chiama transustanziazione),
portando tutto il cosmo a rendere grazie a Dio, per cui, come dice Giovanni Paolo Il, anche quando viene
celebrata sul piccolo altare di una chiesa di campagna, I’Eucaristia ¢ sempre celebrata sull’altare del mondo.
In tal modo nell’Eucaristia, sottolinea Benedetto XVI, “la creazione ¢ protesa verso la divinizzazione, verso
le sante nozze, verso I'unificazione con il Creatore stesso” fino all’oltre dell’Eterno, “pienezza di Dio,
raggiunta da Cristo risorto fulcro della maturazione universale” (n. 83).

In tal modo I’approccio francescano legato in particolare alla creazione viene coniugato dall’Enciclica con
quello del gesuita Pierre Teilhard de Chardin che, ferma la presenza di Dio nell’universo quale Principio
Intelligente e Creatore, legge le dinamiche dell’universo nel taglio evolutivo che ha il suo momento
terminale piu alto nella prospettiva della liturgia cosmica della Gerusalemme Celeste quando ['universo tutto
tornera e vedremo Dio faccia a faccia.

La partecipazione all’Eucaristia di precetto viene raccomandata nell’ottavo giorno della settimana, che € la
domenica, giorno che segue il sabato, a significare la nuova creazione inaugurata con la Resurrezione di
Cristo, che per i Cristiani & il primo di tutti i giorni, la prima di tutte le feste, il giorno del Signore (dies
dominica), giorno “nel quale Dio, trasformate le tenebre e la materia cred il mondo e nel quale Cristo, il
nostro Salvatore, risuscitd dai morti”, giorno che si distingue dal Sabato ebraico e attua la prescrizione
morale naturalmente iscritta nel cuore dell’'uvomo “di rendere a Dio un culto esteriore visibile, pubblico e
regolare nel ricordo della sua benevolenza universale verso gli uomini” (San Tommaso), “primo giorno della
nuova creazione la cui primizia ¢ 1’umanita risorta del Signore, garanzia della trasformazione finale di tutta
la realta creata” (n. 237).

Nel riposo spiritualmente attivo torniamo a riconoscere i diritti degli altri nel respiro della Trinita nella quale
“il Padre ¢ la fonte ultima di tutto, fondamento amoroso ¢ comunicativo di quanto esiste; il Figlio, che lo
riflette e per mezzo del quale tutto é stato creato, si uni a questa terra quando prese forma nel seno di Maria:
e lo Spirito Santo vincolo infinito d’amore, ¢ intimamente presente nel cuore” dell’universo animando e
suscitando nuove comunita, “un Dio uno e trino, modello di relazioni sussistenti che si respira nel creato e in
ogni creatura nella ricchezza delle relazioni che la portano a vivere in comunione con Dio, con il prossimo e
con tutte le creature, percependo che ° tutto ¢ collegato © in direzione di una spirituaita della solidarieta
globale che sgorga dal mistero della Trinita” (n. 240).

Modello che percepisce tutto questo con amore e umilta é la Vergin Madre Maria, che con il cuore materno
trafitto ebbe cura di Gesu e ne piange la morte e guarda con partecipata sofferenza la sorte dei “poveri
crocifissi e delle creature di questo mondo sterminate dal potere umano”. Ormai “trasfigurata ¢ la donna
vestita di sole con la luna sotto i piedi e una corona di dodici stelle sul capo (Ap, 12, 1), elevata al cielo, &
madre e regina di tutto il creato: glorificata nel suo corpo, ha raggiunto tutta la pienezza della sua bellezza e
comprende il sensodi tutte le cose: a lei si pud chiedere un aiuto per guardare questo mondo con occhi piu
sapienti”.

E insieme un aiuto si pud chiedere anche a san Giuseppe, che ebbe cura di Maria e di Gesu con la sua
presenza generosa e il suo lavoro, perché anche noi si possa lavorare con generosita e tenerezza per
proteggere questo mondo che Dio ci ha affidato.



L’Enciclica di papa Francesco (8.6.2015) e un segno piu che evidente della nuova sensibilita ecologica
grazie alla quale gli sforzi per salvare il pianeta si stanno moltiplicando anche a livello politico e sul piano
internazionale.

A qualche mese di distanza dalla pubblicazione dell’enciclica, sempre nel 2015 (il 25 settembre) é stata
sottoscritta dai 193 Paesi che fanno parte delle Nazioni Unite 1’Agenda 2030 (per lo sviluppo) che si basa su
17 obiettivi che dovrebbero essere raggiunti entro il 2030: si tratta di “un programma di azioni per lo
sviluppo sostenibile per le persone, per il pianeta, per la prosperita. Gli obiettivi hanno una validita globale,
riguardano e coinvolgono tutti i Paesi e le componenti della societa, dalle imprese private al settore pubblico,
dalla societa civile agli operatori dell’informazione e della cultura, sulla base delle tre dimensioni dello
sviluppo: economica, sociale ed ecologica nella lotta alla poverta e all’inuguaglianza e nella risposta da dare
ai cambiamenti climatici, allo scopo di costruire societa pacifiche fondate sul rispetto dei diritti umani: da qui
le indicazioni per un’ecologia integrale interconnessa con il bene comune. Sembra di sentire papa Francesco
anche se solo per il taglio laico e politico.

L’Agenda 2030 viene da lontano, dal volume The limits to Growth. Report for the club of Romes A Report
for the Club of Rome's Project on the Predicament of Mankind (Univers Brooks, New York, 1972), il
rapporto nato dal lavoro di riflessione di un gruppo di 30 persone fra scienziati, educatori, economisti,
industriali e funzionari pubblici nazionali e internazionali, appartenenti a dieci paesi diversi che avevano dato
vita al MIT Project Team vouto dal dottor Aurelio Pecci, dirigente industriale legato alla FIAT e all’Olivetti.
Il TEAM aveva il compito di esaminare i vari problemi che affliggono 1’umanita tutta: dalla poverta al
degrado ambientale, dalla perdita di fiducia nelle istituzioni all’incontrollato sviluppo urbano,
dall’insicurezza del lavoro alla crisi dei giovani e dei valori tradizionali, fino ai mali determinati
dall’inflazione e dalle crisi monetarie.

Dalla riflessione emerse che I’elemento dominante che condizionava tutto era il modello tecnocratico come
modello di riferimento con la mancanza di una visione generale nella consapevolezza che 1’'umanita non
poteva continuare a crescere considerando sempre meno rinnovabili le risorse del pianeta. Da qui la
maturazione di atteggiamenti e scelte di collaborazione locale per un cambiamento di rotta per la
coistruzione di una sostenibilita di crescita basata sulla rigenerazione delle risorse planetarie attenta alla
difesa della nostra casa comune con lo sguardo anche al futuro delle giovani generazioni.

Gia alla luce dei lavori dell’LP.C.C (I’Intergovernmental Panel on Climate Change che si occupa delle
variazioni delle temperature della terra per conto dell’ONU) e della Convenzione Quadro (C.O.P.) del’ONU
sui cambiamenti climatici, matura 1’accordo di Parigi del 2015 di mantenere 1’aumento medio della
temperatura mondiale al di sotto di 2 gradi centigradi a partire dalla temperatura media della terra e di
conseguenza del riscaldamento gobale, entro il 2030 per azzerarlo del tutto entro il 2050: “se I’impegno non
verra rispettato, ha ammonito il segretario generale del’ONU Antonio Guterres, saremo ricordati come la
generazione che sapeva cosa andava fatto, ma mise la testa sotto la sabbia: siamo, infatti, ormai vicini a un
punto di non ritorno”.

Vista la lentezza delle procedure, questo spiega 1’urgenza delle decisioni che vengono prese a chiusura della
C.0O.P. 28 dell’ONU (Dubai 2023) presieduta da Sultan Al Jadel, con la conferma delle politiche gia previste
nel 2015 a Parigi, ma con nuovi e determinati vincoli:

- Trsnsition away dai combustibili fossili (una formulazione che prevede un’uscita graduale, al
contrario del phase out, che indica un’uscita netta): accelerare 1’azione in questo decennio per
raggiungere lo zero netto ENTRO IL 2050.

- Triplicare la capacita di energia rinnovabile a livello globale e raddoppiare la media globale del tasso
annuo di miglioramento dell’efficienza energetica ENTRO IL 2030.

- Rendere operativo il fondo Loss&Damage destinato a risarcire le perdite e i danni subite dai Paesi
che meno contribuiscono al riscaldamento globale ma ne subiscono le peggiori conseguenze.

- Accelerare la riduzione delle emissioni derivanti dal trasporto stradale su una serie di percorsi, anche
attraverso lo sviluppo di infrastrutture e la rapida diffusione di veicoli a zero e a bassa emissione.

Ancora una volta suono alta la voce di papa Francesco, con la sua Laudate Deum, 1’esortazione apostolica a
tutte le persone di buona volonta e alle forze politiche sulla crisi climatica (Libreria vaticana, 2023,
licenziata il 4 ottobre, festa di San Francesco d’Assisi), letta nel vertice di Dubai dal cardinale Parolin, non
avendo potuto il Papa essere presente su suggerimento dei medici, viste le sue condizioni di salute.

Ancora una volta, a otto anni di distanza dalla Laudato si’, rinnova il suo appello nella certezza che
“I’impatto del cambiamento climatico danneggera sempre piu la vita di molte persone e delle famiglie in
termini di salute, lavoro, accesso alle risorse, abitazioni e migrazioni forzate”, tenuto conto che si tratta di
“una malattia silenziosa che colpoisce tutti noi, mettendo in pericolo il futuro dei nostri figli”.



E tornano tutti i temi e le questioni affrontate nella Laudato si’, dalla convinzione che “nessuno si salva da
solo” al peso negativo del “paradigma tecnocratico”, cui si aggiunge 1’”intelligenza artificiale” e il
consumismo esasperato secondo la logica del massimo profitto al minimo costo. Resta centrale la
realizzazione di una democratizzazione della sfera globale mondiale oltre le organizzazioni e le aggregazioni
della societa politica, al di la di quanti possono essere i diritti dei pit forti a discapito dei diritti di tutti,
uscendo anche dalle notti delle guerre e delle distruzioni.

L’esortazione, inoltre, richiama “le motivazioni che scaturiscono dalla fede per i cattolici, ma anche per i
fratelli e le sorelle delle altre religioni”, tenuto conto che “le creature di questo mondo non ci si presentano
pit come una realta meramente naturale, “avvolte come sono dalla luminosa presenza del Cristo” e che “tutto
I’universo si sviluppa in Dio che lo riempie tutto per cui tutto — uomini, cose, animali, alberi e fiori — siamo
come una famiglia universale” e che “un essere umano che pretende di sostituirsi a Dio diventa il peggior
nemico per se stesso”.

L’appello per la “cura del creato” non poteva essere come chiuso solo nelle pagine dell’enciclica nella
prospettiva del “sabato dell’eternita verso la nuova Gerusalemme”, ma era destinato ad essere sentito come
visto nella gioia della “speranza futura”. Per questo papa Francesco il 6.8.2015 apre all’istituzione della
giornata mondiale di preghiera per la cura del creato, un Tempo per il Cristo della durata di cinque
settimane tra il 1° settembre (memoria ortodossa della Divina Creazione e il 4 ottobre (memoria di Francesco
d’Assisi nelle chiese cattolice e in alcune altre tradizioni occidentali), con I’intento di offrire ai signoli
credenti e alle comunita la preziosa opportunita di rinnovare la personale adesione alla propria vocazione di
custodi del creato, elevando a Dio il ringraziamento per 1’opera meravigliosa che egli ha affidato alla nostra
cura, invocando il suo aiuto per la protezione del creato stesso e la sua misericotrdia per i peccati commessi
contro il mondo in cui viviamo come con forza sottolineato dal “caro Patriarca ecumenico Bartolomeo™ (nel
discorso a Santa Barbara — California del 18.11.1997 aveva parlato di peccati contro la creazione: quando gli
esseri umani distruggono la diversita biologica nella creazione di Dio, compromettono 1’integrita della terra e
contribuiscono al cambiamento climatico, spogliano la terra delle sue foreste naturali e distruggono le zone
umide, inquinano le acque, il suolo, I’aria, commettono un crimine contro la natura e contro se stessi e un
peccato contro Dio.- Laudato si’, 8).

Per la prima giornata mandiale (istituita il 6.8.2015) il tema é stato: Usiamo misericordia verso la nostra
casa comune in linea con I’anno giubilare della Misericordia (Misericordiae vultus), con I’impegno a
compiere passi concreti sulla strada della conversione ecologica con la chiara presa di coscienza della nostra
responsabilita nei confronti di noi stessi, del prossimo, del Creato e del Creatore (Laudato si’, 10; 229).

La giornata di preghiera con un suo proprio tema é stata celebrata ogni anno fino ad oggi.

Cosi in questo nostro anno santo 2025 che ha come tema dominante la speranza: “La creazione stessa
attende con impazienza la rivelazione dei figli di Dio; essa infatti € stata sottomessa alla caducita - non per
suo volere, ma per volere di colui che I'ha sottomessa - e nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla
schiavitu della corruzione, per entrare nella liberta della gloria dei figli di Dio. Sappiamo bene infatti che
tutta la creazione geme e soffre fino ad oggi nelle doglie del parto; essa non é la sola, ma anche noi, che
possediamo le primizie dello Spirito, gemiamo interiormente aspettando l'adozione a figli, la redenzione del
nostro corpo. Poiché nella speranza noi siamo stati salvati. Ora, ci0 che si spera, se visto, non & piu speranza;
infatti, cio che uno gia vede, come potrebbe ancora sperarlo? Ma se speriamo quello che non vediamo, lo
attendiamo con perseveranza”. (Lettera ai Romani, 8, 19-25).

Per cui se ¢ ’e molto da fare per la cura del creato, siamo pero certi che nulla e impossibile per chi custodisce
la speranza. Ancora una volta, dungue, preghiera e azione.

E siamo in linea con le numerose iniziative organizzate in ogni parte del mondo da parte della Conferenza
episcopale italiana. Penso a quella di Acitrezza — Custodire le nostre terre — a quella di Taranto — Il pianeta
che speriamo — per ricordarne qualcuna, e a tutte le altre iniziative attivate che hanno coinvolto parrocchie,
associazioni, gruppi di base, che hanno coinvolto e stanno coinvolgendo soggetti attivi nei terrotori
impegnati per I’ambiente e la cura del creato in situazioni di incontri, di dialogo, di proposte operative.

Non é possibile dar conto in senso analitico della grande varieta di buone pratiche orientate alla cura del
creato. Al di 1a dei dati offerti da queste note entrate nell’Enciclica di papa Francesco, mi permetto di fare
mio il quadro offerto da Simone Morandini (Cambiare rotta. 1l futuro dell’antropocene, Edizioni dehoniane,
Bologna, 2020) nelle indicazioni che offre per poi fermare 1’attenzione sempre sulla scorta di Morandini
sulla forte connotazione dialogica dell’Enciclica a sostegno della prospettiva ecumenica di tutta 1’azione
pastorale di papa Francesco anche nelle sue implicazioni teologiche: dal tavolo interdicasteriale della Santa
Sede sull’ecologia integrale, In cammino per la cura della casa comune. A cinque anni dalla Laudato si’,



Libreria editrive vaticana, 2020, al volume a cura di A. Stocchiero, La guida per comunita e parrocchie
sull’ecologia integrale, FOCSIV, Roma, 2020.
Nel fermare “alcune linee di orientamento e di azione che ci aiutino ad uscire dalla spirale di autodistruzione
in cui stiamo affondando” (capitolo quinto) papa Francesco riprende notazioni di natura religiosa gia presenti
nelle pagine che precedono, dalle citazioni dal patriarca di Costantinopoli Bartolomeo I (LS, 7-9) alle
sottolieneature circa il mistero dell’universo (LS, 76 e segg.) nella convinzione che “la creazione appartiene
all’ordine dell’amore” e quindi che “I’amore di Dio ¢ la ragione fondamentale di tutto il creato” e che “il
traguardo del cammino dell’universo € nella pienezza di Dio, che é stata raggiunta da Cristo risorto, frutto
della maturazione universale”. Al di la delle differenze presenti tra le varie religioni, ¢ evidente la linea
comune a sostegno della vita della terra e della stessa umanita. La luce della fede apre nell’universo un
cammino di armonia e una prospettiva che rende piu ricca I’esperienza quotidiana ben oltre i confini segnati
dai dati offerti dalle scienze empiriche. Il respiro della fede non puo non rafforzare le ragioni stesse del
movimento ecologico in difesa della vita e dell’ambiente e dell’'umana solidarieta tra tutte le creature a
partire dalle piu deboli. Questo spuega anche la vastita dei consensi maturata dalla proposta di papa
Francesco circa la cura del creato e della casa comune anche in ambienti non legati alla tradizione cristiana,
come ¢ testimoniato da esplicite dichiarazioni presentate in occsione della COP 21 di Parigi in risposta
all’invito per un impegno comune per mantenere 1’aumento medio della temperatura mondiale al di sotto di
due gradi centigradi.
Sono quattro documentio che si muovono in diversi orizzonti concettuali in chiave eco-teologica analizzati
da E. Battistella con sullo sfondo un confronto con la Laudato si (La cura della casa comune: una lettura
interreligiosa, in Studi ecumenici, 38, 2019, nn. 3-4) e analiticamente riproposti da Simone Morandini,
Cambiare rotta, op. cit., pagg. 108-118.

1. Lateoria ecologica di Rabbini e Lettere on climate change.
La lettera rabbinica, sottoscritta da oltre 425 rabbini statunitensi e pubblicata il 29.10.2015, pur ispirata
anche dalla posizione di papa Francesco, rinvia allo Shalom Center di Wyncote (Pennsylvania), che “pur
accettando la narrazione scientifica della storia della terra”, continua ““a considerarla una creazione di Dio”,
celebrando “la presenza della mano divina in ogni creatura terrestre”. Riparare i danni causati dall’uomo al
pianeta vuol dire ristabilitre I’ordine cosmico secondo la mistica ebraica ispirata a Isaac Luria (1534-1572).
Il rispetto dell’anno sabbatico e del giubileo (capitoli 25 e 26 del Levitico e capitolo 15 del Deuteronomio)
sono la via per tener viva la relazione tra I’'uomo e la terra grazie al riposo ciclico della terra stessa e ’istanza
di giustizia sociale. La rottura pur circoscritta in un piccolo popolo ha portato la crisi su tutto il pianeta
coinvolgendo I’umanita tutta a causa soprattutto dell’eccessiva combustione dei fossili. Si tratta di
disinvestire dai combustibili fossili che bruciano la terra, convertire all’energia eolica abitazioni e luoghi di
culto con I’installazione di pannelli solari e premere sui governi per sviluppare politiche ambientali piu
incisive. Tra i paesi piu responsabili dei danni sono gli Stati chiamati in linea con le esigenze di eco-giustizia
a dare un aiuto ai paesi in via di sviluppo che sono i piu colpiti dalla crisi ecologica.
Nelle battute conclusive si guarda al 2015 come a un anno per dar vita ad atti di giustizia sociale per
sviluppare una “ricchezza sostenibile, un pianeta sano e una realizzazione spirituale”.

2. Islamic Declaration on Global Change (dichiarazione accessibile sul sito www.ifees.org.uk).
La Dichiarazione, elaborata dalla Islamic Relief Worldwide in collaborazionme con 1’Islamic Foundation of
Ecology and Enviromental Science in occasione dell’Islamic Change Symposium, svoltosi a Istambul in
prospettiva della COP 21 di Parigi, ¢ chiara gia nelle prime battute: “Dio, colui che conosciamo come Allah,
ha creato 1’universo in tutta la sua varieta, ricchezza e vitalita: le stelle, il sole, la luna, la terra e tutte le
comunita degli esseri viventi. Tutte queste realta rispettano ¢ manifestano 1’illimitata gloria ¢ misericordia
del Creatore. Noi esseri umai siamo creati per servire il Signore e operare il massimo bene possibile per tutte
le specie, individui e generazioni delle creature di Dio”.
Ma I’uomo ha come spezzato questo equilibrio naturale: la corruzione (=Fassad coranica) causata dalle mani
degli uomini ha come rotto ogni relazione. Da qui inquinamento e contaminazione dell’aria, del suolo, dei
mari e desertificazione, distruzione degli ecosistemi, i mali piu vari, che danneggiano i poveri, i meno
responsabili. Ci siamo come dimenticati che la natura e il mondo non sono proprieta esclusiva dell’'uomo, ma
un dono di Dio da salvaguardare e trasmettere alle future generazioni.
Da qui il richiamo ai diversi soggetti che possono operare sul piano politico ed economico e a tutti coloro
che danno vita a comunita di fede islamica e ricoprono incarichi pubblici perché diano vita ad azioni
concrete e positive, impegnandosi anche in opere di sensibilizzazione diffusa.

3. Hindu Declaration on Climate Change (23.11.2015: www.hinduclimatedeclaration2015.0rg).



http://www.ifees.org.uk/
http://www.hinduclimatedeclaration2015.org/

Firmato da oltre sessanta leader e organizzazioni induste, dallOxford Center for Hindu Studies / Bhumi
Project, dalla Hindu American Foundation, dall’Associazione interconfessionale Green Faith e dalla
campagna interreligiosa per la salvaguardia dell’ambiente Our Voices, con citazioni dai Veda e dai classici
della letteratura induista, il documento é per un impegno ecologico a forte radicamento induista, per una
transizione al 100% di energia pulita e, sulla base del dharma, la legge fondamentale dell’universo, ne
sostiene il delicato equilibrio, con attenzione non solo a se stessi e a tutti gli uomini, ma anche a tutti gli
esseri viventi per il buon funzionamento dell’universo: ogni pianta, animale, fiume, montagna, in quanto
“organi del corpo di Dio”, partecipa dell’atman, il si di ogni cosa connesso con Brahman, 1’assoluto; ogni
specie e lo stesso paesaggio sono come pieni di divinita. In una visione olistica della realta, 1’'uomo si
identifica con il cosmo, impegnandosi per 1’ahimsa a minimizzare eventuali danni procurati. Svolte da
servitori del divino tutte le azioni degli uomini tese a salvaguardia del mondo e di tutti gli esseri al suo
interno sono atti di preghiera. Particolare cura richiede I’alimentazione, basata su piante per ridurre I’impatto
di ciascuno con I’ambiente e salvaguardare I’ordine cosmico ed ecologico, nel quadro dell’orizzonte di un
induismo che prevede azione, devozione (bhakti), conoscenza (jnana), meditazione come atto di preghiera,
per onorare e proteggere la terra (Bhumi Devi).
4. Buddhist Climate Change Statement to World Leaders (www.gbccc.org).

La breve Dichiarazione Buddhista, firmata tra gli altri anche dal Dalai Lama, si rivolge ai capi di governo
riuniti per la COP 21 di Parigi (2015) chiamandoli a “cooperare con compassione e saggezza e raggiungere
un accordo sul clima ambizioso ed efficace” sostenendo la necessita di “una societa a basso uso di carbonio”,
fermo I’impegno di “proteggere la rete della vita a beneficio di tutti, ora e in futuro”, richiamando testi gia
presentati come la Islamic Declaration e la Hindu Declaration, e soprattutto la Laudato si’, sottolineando la
positivita del dialogo interreligioso e la necessita di uno sviluppo equo per le nazioni piu povere. Al tempo
stesso, facendo leva su un vero e proprio rinnovamento spirituale, auspoica che “ogni singolo credente possa
intraprendere passi concreti per superare 1’impasse che stiamo vivendo, tramite gesti quotidiani come
I’alimentazione vegetariana, la riduzione dei consumi e 1’utilizzo dei mezzi pubblici.



http://www.gbccc.org/

